PAGE  
1

Зорилова Л.С.  Мария Вениаминовна Юдина – выдающаяся пианистка, представитель Серебряного века в контексте культурного пространства СССР первой половины ХХ века

// «Обсерватория культуры» №6 -М.: РГБ им.Ленина, 2023.

Сведения об авторах:

Зорилова Лариса Сергеевна – доктор культурологии, профессор, зав. кафедрой социально-гуманитарный дисциплин, Российская академия музыки имени Гнесиных, член Союза писателей России, член-корреспондент Международной академии наук педагогического образования, Почётный работник высшего профессионального образования Российской Федерации 

Zorilova larisa Sergeevna – D.Sc. in Cultural Studies, Professor at the Gnessin Russian Academy of Music, a member of the Union of Russian Writers, a member-correspondent of the International Academy of Pedagogical Education, Honored Worker of Higher Professional Education of the Russian Federation

Шилова Ольга Евгеньевна – кандидат педагогических наук, профессор кафедры фортепиано, заместитель начальника отдела международных связей,  Российская академия музыки имени Гнесиных
Shilova Olga Evgenyevna – PhD in Pedagogic Sciences, Professor at the Department of Piano, Deputy Head of the International Relations Department, the Gnessin Russian Academy of Music 
Мария Вениаминовна Юдина – выдающаяся пианистка,  представитель Серебряного века в условиях культурного пространства СССР 
Аннотация: Данная статья посвящена Марии Вениаминовне Юдиной (1899-1970), легендарной, широко известной пианистке. Интерес к её творчеству не угасает. И сегодня многие музыканты, ученые вновь и вновь обращаются к ее незабвенному образу, анализируют её исполнительское мастерство, вспоминают о её педагогической деятельности. И, несмотря на этот интерес и достаточно обширную литературу, остаётся недостаточно раскрыта проблема её внутреннего духовного мира, который был заложен в раннем детстве под влиянием её семьи, атмосферы «Серебряного века», а также её друзей, среди которых философы, писатели, поэты, в их числе  М.М.Бахтин, А.Ф.Лосев, П.А.Флоренский, З.Н. Гиппиус, Д.С. Мережковский, Б.Л.Пастернак, А.Белый, К.Д. Бальмонт, Вяч. И. Иванов и многие  другие. 
Авторы  статьи обращают особое внимание на духовно-нравственные ценности добра, любви к людям, милосердия, взаимопомощи, которым М.В. Юдина всегда следовала. В центре мировоззренческие представления пианистки о смысле жизни человека, которые М.В. Юдина видела в служении Богу, людям и музыке. Но эти представления не совпадали с  социально-психологической, идеологической обстановкой страны того времени, в которой она жила. Произошедшие резкие социальные изменения, трансформация духовной культуры сразу же после революции, разрыв с церковью на уровне государства, борьба с пережитками прошлого в сознании советского человека – всё противостояло её внутреннему миру.

И выдающейся пианистке  было невероятно сложно сохранять в этой атмосфере свои духовно-нравственные христианские убеждения, ценности и ежедневно следовать им, вплоть до 1970 года. В результате вся ее жизнь стала настоящим духовным, социально-психологическим подвигом. 
Именно эти проблемы нашли отражение в материалах статьи.

Ключевые слова: духовная культура, музыка, смысл жизни, ценности, искусство, творчество,  милосердие, менталитет, преданность, вера, сила духа.
Мария Вениаминовна Юдина родилась в 1899 году. В истории России этот уникальный исторический период (конец ХIХ- начало ХХ вв.)  отличался расцветом духовой культуры, который учёные называют «Серебряным веком». Его выдающиеся представители, среди которых философы, писатели, художники, музыканты,   обладали высочайшими духовными ценностями, сформировали устойчивые образцы совершенства в культуре, науке, искусстве. И в этот период, длившийся всего около 20 лет, формировалось мировоззрение, система ценностей и взглядов будущей выдающейся пианистки М.В. Юдиной. 
С раннего детства она впитала дух Серебряного века, который всецело определил её судьбу, в её основе беззаветное служение России, любовь к людям, милосердие, трудолюбие, верность и преданность Богу. Все эти ценности она пронесла сквозь свой жизненный путь, до последних дней своей жизни. 
Огромное воздействие на неё оказала семья. Отец,  Вениамин Гаврилович, земский врач, коллежский советник, награжденный орденом  Святой Анны 3-й степени. Он  был высокообразованным человеком, блестяще окончил  медицинский факультет Московского университета, среди его учителей был и Н.В. Склифосовский, подпись которого стояла на дипломе В.Г.Юдина. В воспоминаниях дочери Марии обращает на себя внимание его необыкновенная  отзывчивость. Её отец никогда не отказывал в помощи больным, нуждающимся в его профессиональных умениях. Он вёл активный образ жизни, расширяя свою медицинскую практику, охотно делился своими знаниями с другими, читал лекции, расширял амбулатории. Всю свою энергию отдавал на добрые дела. «Я выросла в доме земского врача,  где мои замечательные родители приучили нас, детей, к тому, что зовется служением людям. Сколь часто среди ночи поднимался весь дом, когда присылали за Покойным отцом с какого-нибудь самого отдаленного конца уезда и надлежало ехать на тощей лошаденке – если зимою, то через метель и вьюгу чрез обширнейшие пространства, где не отличишь суши от замерзшего, заснеженного озера и маячило страшное слово: прорубь...»[2,21]. И Мария Вениаминовна сохранила на всю жизнь лучшие качества своего отца: силу Духа, выносливость, работоспособность, стремление к совершенству, оптимизм, желание посвятить всю свою жизнь помощи людям, тем самым исполнить свой высший нравственный долг перед Богом. И ей это удалось в полной мере достаточно обратиться к  фактическим событиям из её жизни. 
Когда Марии исполнилось тринадцать лет, отец отвёз её в Санкт- Петербургскую консерваторию, куда её сразу же приняли в низший класс профессора О.К. Калантаровой,  а через пол года, после успешных экзаменов, её перевели в высший класс знаменитого педагога и блестящей пианистки А.Н. Есиповой. Она завершала своё  обучение в Петербургской консерватории в классе Л.В. Николаева. Влияние педагогов было очень сильным, оно помогло М. В. Юдиной добиться  профессионального совершенства. В основе её музыкального развития были   не только выдающиеся способности, многочасовой труд за инструментом, влияние педагогов, но и её невероятная любовь к музыке, её заинтересованность в  познании своего любимого инструмента. Эту любовь она пронесла через всю свою жизнь, до последнего часа. Ее очень высоко ценили музыканты, как в России, так и за рубежом. Она была воспитана русской пианистической школой, впитала всё её величие. Г.Г.Нейгауз, считая её исполнительское мастерство выше собственного, ставил М. В. Юдину в один ряд  с именами пианистов мирового уровня, таких как С.В.Рахманинов, В.Софроницкий, А.Корто. По его мнению, М.В.Юдина обладала «сверхиндивидуальностью», была пианисткой, которая не знает технических трудностей и может блестяще играть всё, любые произведения по стилям и жанрам. [8,225 ] «Она была гениальной пианисткой. Не «выдающейся», не «талантливой», просто – гениальной.» [12]
Её исполнение отличалось патетикой, могуществом, ораторским интонированием, эмоциональной значимостью высказывания, отражающей духовно-нравственный, эстетический смысл творения. 

Широкий круг её интересов выходил за рамки фортепиано. Она была увлечена  пением, стала регентом в храме Спаса на Водах,  осваивала орган, ударные инструменты. Особенное внимание уделяла освоению   дирижёрских умений. М.В.Юдина восхищалась  звучанием оркестровых струнных и духовых инструментов, радовалась общению с различными музыкантами симфонического оркестра.  Она стремилась научиться «оркестрово» мыслить, искала лучшие особенности звучания. «Глубинная связь исполнительского стиля Юдиной с дирижерским искусством не случайна. Она серьезно занималась дирижированием в классе Н. Черепнина. В дальнейшем творческая судьба свела её со многими выдающимися дирижерами XX века.» [5].
 И это увлечение оркестровым звучанием нашло отражение в её исполнительской деятельности. Она осваивала дирижирование, не только обучаясь в консерватории, но и после ее окончания, брала уроки не только у Н.Н. Черепнина, но и у выдающихся дирижеров, среди которых Э.А.Купер, Н.А.Малько.  Её восторженные высказывания после занятий с Н.А.Малько, можно найти в её  записях. [9, 251]

Несмотря, на то, что она не работала в качестве дирижёра оркестра, но в её сознании сохранилась многогранность музыки, тонкое сочетание красок и интонаций различных инструментов, что позволяло ей  по-своему интерпретировать творения И.С. Баха, В.А. Моцарта, Л.В. Бетховена, М.П. Мусоргского П.И. Чайковского, Д.Д. Шостаковича и всех тех многочисленных произведений, которые ей пришлось исполнять. Это помогало  М.В.Юдиной постичь глубокий смысл различных музыкальных творений. 
В круг её интересов входили и другие виды искусства, среди которых  живопись, архитектура (в более позднее время). Она прекрасно  владела тремя языками: среди которых французский, немецкий, латынь, очень любила литературу, особенно русских писателей и поэтов, очень много и постоянно читала и переводила, не мыслила себя без этого.  Интерес к книгам был  необычайно велик, она читала  труды религиозных философов, мыслителей, отцов церкви, русской и зарубежной художественной литературы, писателей и поэтов А.С. Пушкина,  М.Ю. Лермонтова, Ф.И. Тютчева, символистов А.Белого (Б.Н.Бугаева), К.Д. Бальмонта, З.Н. Гиппиус, Д.С. Мережковского,  особенно любила читать Вяч. И. Иванова и Б. Пастернака.  

 Всё это вместе взятое поднимало её интеллект музыканта на высочайший уровень, давало ей возможность глубоко мыслить, находить пути к дальнейшему совершенству. Об этом говорят её горячие увлечения, подлинная любовь к философии, теологии.
 Она, начиная с юных лет, стремилась постичь смысл существования человека. Ответить для себя на многие духовно-нравственные, эстетические проблемы. Хотела разобраться, в чём же призвание человека, и в чем её собственное призвание? 
На её взгляды  огромное влияние оказало взаимодействие с М.М. Бахтиным, с которым она познакомилась в 1918 году.  Философ приехал в её   родной город Невель с целью вести педагогическую работу в трудовой школе. Он  открыл ей основы  своих представлений о духовной культуре России,   менталитете русского народа, о Боге и своих отношениях с ним. М.М.Бахтин   стал для неё своеобразным образцом духовного поиска смыслов в жизни, в науке, искусстве, поиска той истины, которую искали крупнейшие философы-титаны Серебряного века. Она  с радостью посещала бахтинский философский кружок, несмотря на свою молодость, поражала всех присутствующих мудростью, интеллектуальной развитостью и рассудительностью. По воспоминаниям М.М. Бахтина: «Она не была элементарно честолюбивой, славолюбивой, но ей хотелось стать чем-то существенным, большим, важным, мечтала о служении, более высоком, чем служение искусству» [4]
В этот период Невельский кружок М.М.Бахтина только начал создаваться. Он представлял собой своеобразную философскую школу, «полифоничность» идей и взглядов которой только намечались. Одними из первых его посещали  Матвей Исаевич Каган, Лев Васильевич Пумпянский, оппонентами были местные марксисты, писатели, поэты. Здесь рассматривались проблемы трансформации культуры, свободного творчества, обсуждались новые идеи социально-культурной среды, которая молниеносно изменялась.
 
Посещая этот кружок в период его свободного становления в 1918 году, молодая пианистка, размышляя о судьбах России, искала и свой путь в жизни. Результатом этого поиска стало крещение в Православной церкви, которое произошло в 1919 году, что потрясло ее родителей, верующих иудеев, более того, она стала дружить со священниками и петь в церкви.  
Но её решение, мысли и чувства абсолютно противоречили идеологическим догмам, которые быстро складывались с первых дней советской власти. Православие, как и любые религии, по мнению большевиков,  были контрреволюционны, следовательно, их надо уничтожать всеми силами и бороться не только с религиозным мировоззрением,  идеями, связанными  с Богом, но  и с каждым представителем церкви, как контрреволюционером. 
Так, в письме В.И.Ленина М.Горькому, задолго до Октябрьской революции, уже в 1913 г. было написано: « …всякая религиозная идея, всякая идея о всяком боженьке, всякое кокетничанье даже с боженькой – есть невыразимейшая мерзость, это самая опасная мерзость, самая гнусная «зараза»…» [3, 227]. И идея уничтожения религии стала воплощаться сразу после Октябрьской революции.
И совершенно неслучайно, в одном из первых же правительственных документов сразу после  революции «Декрете о земле», наряду с масштабной национализацией земли, говорится  и о безоговорочной передаче государству и всего имущества, земельных угодий церквей, монастырей, со всем своим содержимым. Кульминацией этого кровавого процесса стал принятый  23 января 1918 года законодательный документ под названием « Декрет об отделении Церкви от государства и школы от Церкви».

После этого по всей стране были предприняты антицерковные действия: осуществлялись ежедневные аресты и расстрелы духовенства. Через два дня после принятия Декрета 25 января 1918 годы был зверски убит Киевский митрополит Владимир, заживо закопаны 40 священников на Смоленском кладбище, начался разгром,  уничтожение  и ликвидация церквей, которая лишалась юридического права на легальное существование. [11].  (В этом состоянии, несмотря на отдельные оттепели, особенно в годы Великой Отечественной войны, церковь находилась вплоть до 1990-х гг.)
 Из этого следует сделать вывод, что М. В. Юдина, зная о принятых декретах, официально приняла таинство крещения, всей душой открылась Богу, стала изучать христианские песнопения, стремилась к глубокому постижению христианской веры.  Для молодой девятнадцатилетней девушки, это был слишком смелый, серьезный и глубоко обдуманный шаг. Весь ее внутренний духовный мир  обрел осмысленность, непоколебимую веру в Бога, от которой она уже никогда не отказывалась, именно вера помогала ей в самые трудные минуты жизни, формировала ее силу Духа, но, это навсегда  ее противопоставило официальной социалистической идеологии.  С этого времени, помимо служения музыке, она стала служить Богу и людям, вести аскетический, почти монашеский образ жизни, не щадя себя и отдавая нуждающимся все, чем сама владела. Она ощущала  в себе  необходимость всюду творить добро, быть милосердной и никогда не щадить себя в ущерб другим, что стало ее жизненной позицией.

Огромное впечатление на ее внутренний мир произвел труд  Павла Флоренского «Столп и утверждение истины». [6] Изучая его, М.В.Юдина ощущала духовную близость своих взглядов  с автором,  укреплялась в познании православной веры, духовном поиске истины. Впоследствии в 1927 году, она не только познакомилась  с П.А.Флоренским, когда он приезжал в Ленинград, но и подружилась с ним и со всей его семьей. Встречи  с П.А.Флоренским, которого она считала своим учителем, всегда были  источником радости, духовного удовлетворения. Это была судьбоносная верная и преданная дружба,  которая помогла молодой девушке укрепить свои духовно-нравственные представления об истинных ценностях добра, любви, красоты, милосердия, служения Отечеству, чести, долга. Для нее преданность Православию  стала незыблемым «столпом и утверждением истины». А  мудрость П.А.Флоренского, его высокая духовность и душевная чистота предстали перед ней, как идеальный образец совершенства. 
Его представления о добре, любви и красоте объединялись в стройную логическую систему высших незыблемых ценностей, той истины, которая  объективно существует в мире и никто ее не может уничтожить. Ибо Истина, заключенная в наивысших духовных ценностях всегда побеждает независимо от периода истории: добро рано или поздно всегда побеждает зло, если когда-нибудь все-же случится обратное, и зло  окончательно уничтожит добро, то настанет Конец света. Но, и тогда, если будет жить человек, истина воскреснет из пепла, как и после распятия воскрес Христос. Истина, как своеобразный маяк,  продолжает вести за собой тех, кто к ней горячо стремится, проходит через труд, поиски высшего. 

Рассуждая о красоте, которая понималась П.А.Флоренским «как Жизнь, как Творчество, как Реальность», он говорил о личности, о прекрасном: «Всё прекрасно в личности, когда она обращена к Богу, и все безобразно, когда она отвращена от Бога» [6, 585-586]. И это стало для М.В.Юдиной своеобразным жизненным маяком, к которому она шла и никогда не изменяла.
Их объединяла не только высокая духовная культура Серебряного века с его системой представлений о духовных ценностях и идеалах, Православие, но и музыкальность восприятия окружающего мира. П.А.Флоренский ощущал музыку внутри себя, считая ее своей неотьемлемой частью. В своих воспоминаниях он писал о  музыке И.С.Баха: «В Бахе я узнал приблизительно то, что звучало в моём существе всё детство…» [7,42 ].
«Вслушиваясь в себя самого, я открываю в ритме внутренней жизни, в звуках, наполняющих сознание, эти навеки запомнившиеся ритмы волн, и знаю, это они ищут во мне своего сознательного выражения …». [7,20]
В музыке он чувствовал наивысшее выражение своего сознания, которое создавало неповторимые эмоционально наполненные образы, которые,  с одной стороны, помогали раскрыть  философские смыслы сущего, с другой – побуждали к поэтическому творчеству. 
Из воспоминаний М.В.Юдиной следует, что музыкальное их восприятие отличалось в силу их творческой индивидуальности, что, очевидно, для таких выдающихся людей, сформированных  в различных жизненных условиях, обладающих неповторимыми индивидуально-психологическими особенностями, которые определяли специфику восприятия музыки в силу своих уникальных возможностей. 
В письме (26.IX.1931) к  П.А.Флоренскому она писала: «Не понимаю, однако, почему Вы признаете мою игру, когда она – сплошной восклицательный знак отчаяния». [8,302]
Восприятие же музыки П.А.Флоренского отличалось рациональностью.  Эмоциональность для него была вторична.  Кроме того, многое объясняет тот факт, что он не был музыкантом, и не прошел такую школу, как М.В.Юдина. Но эти контрасты восприятия музыки не мешали им восхищаться и любить творения зарубежных и русских музыкантов, восхищаться их совершенством. Им была близка идея синтеза искусств, особенно музыки, живописи и поэзии. Этот синтез неизменно можно было наблюдать  в её лекциях-концертах, когда рассказ о музыкантах сопровождался исполнением произведений, создавая поэтические, зрительные и слуховые образы. 

М. В. Юдину покоряли не только труды и мысли ученого-энциклопедиста, теолога и философа, умеющего  гибко применять свои обширнейшие знания в области науки, культуры, искусства, в решении сложнейших задач, но и его  личностные качества, цельность и целеустремленность натуры, верность и преданность своим убеждениям, которые он нёс до конца своей жизни, за что  прошёл через муки и испытания Соловецких лагерей и, в конечном счёте,  был расстрелян…М. В. Юдина же бесстрашно хлопотала о смягчении наказания П.А. Флоренскому, ездила его проведать, а после его смерти продолжала заботиться о его семье. Своим поведением, политическим противостоянием,   отношением к опальным репрессированным друзьям, она всё больше и больше раздражала службу Госбезопастности, а также Министерство культуры.
Но, несмотря на все сложности, с которыми пришлось столкнуться выдающейся пианистке в условиях  идеологического режима, М. В. Юдина  своим богатым внутренним миром, личностными качествами,  уникальным исполнительским мастерством неизменно привлекала к себе очень многих людей, она была отзывчива и дружелюбна, забывая о себе. Об этом говорит её стремление быть там, где опасно. Вокруг неё собирались те, кто понимал и ценил её, случайных людей рядом, как правило, не было. Они отпадали сами собой, не понимая и не разделяя её рассуждений. Среди круга  избранных было много выдающихся и широко известных людей в сфере науки, культуры, искусства, таких как, Е. Ф. Гнесина, М. Ф. Гнесин, Б. Л. Яворский, Г. Г. Нейгауз, Б. Л. Пастернак, Л. В. Пумпянский. Она была увлечена произведениями белого эмигранта «первой волны» И.Ф. Стравинского, музыка которого была запрещена в СССР, переписывалась с П. Булезом, А. Шёнбергом, К. Штокхаузеном, П. Хиндемитом.
Она, ничего и никого не боясь,  всегда открыто высказывала свои убеждения и взгляды: со сцены читала стихи запрещенного поэта Б.Л. Пастернака, открыто говорила своим ученикам о том,  что вся человеческая деятельность, культура,  искусство тесно связаны с религиозными смыслами и не могут без них существовать. В то время, когда музыка И.Ф. Стравинского была запрещена, она в своем классе со студентами изучала  его произведения.
В 1948 году смело встала на защиту Д.Д. Шостаковича, которого как «профнепригодного» выгнали из Ленинградской консерватории, шельмовали С.С.Прокофьева. Она горячо говорила: "Я не вообще понимаю, что здесь происходит? Вы же прекрасно знаете, что это – два гения. Мы счастливы, что живем с ними в одну эпоху. Что здесь происходит? О чём мы говорим?" [10]
За такие рассуждения её преследовали, угрожали. После статьи в газете «Вечерний Ленинград» под названием «Ряса на кафедре» её изгнали вначале из профессуры Ленинградской консерватории, а в последствие и из Московской консерватории. 
Примером её смелости и бесстрашия может служить достаточно дерзкий ответ  Сталину, который прислал ей двадцать тысяч рублей за пластинку, получённую с записью 23 концерта В.А. Моцарта в её исполнении. Со слов Д.Д. Шостаковича в ответной записке вождю, она написала: «Благодарю Вас, Иосиф Виссарионович, за Вашу поддержку. Я буду молиться за Вас день и ночь, и просить Господа простить Ваши огромные грехи перед народом и страной. Господь милостив, Он простит Вас. Деньги я отдала в церковь, прихожанкой  которой являюсь» [4].
Очевидно, что такой  ответ вождю для любого другого человека был бы равносилен любой форме расправы. Подобные высказывания строжайше карались, достаточно было простого доноса, не говоря о публичных систематических рассуждениях о религиозных приоритетах, смысле жизни человека и т.п. Но, её не арестовали! Почему? Ответ на этот вопрос остается открытым.  Возможно, несмотря ни на что, её любил слушать Сталин… И, возможно, это объясняет тот факт, согласно которому М.В. Юдину перестали травить в послевоенный период, до смерти И.В. Сталина. Гонения с новой силой  возобновились сразу же после его смерти. Но, во время хрущевской Оттепели её осуждали и преследовали не только за её взгляды, монашеский образ жизни и  неотступную религиозность, но и за терпимое отношение к ней Сталина. 

В 50-е годы её приняла на работу в  Музыкально-педагогического институт Е. Ф. Гнесина. Она поручилась за опальную пианистку, поддерживала и  защищала её до тех пор, пока руководила институтом, никому не позволяла её уволить. Но, своими высказываниями, М. В. Юдина  ставила под удар Е.Ф. Гнесину, которая,  не смотря ни на что, всегда высоко ценила и  восхищалась М.В. Юдиной. Так, например, утверждая, что «Машенька превращает Баха в звучащее Евангелие» [1]. 
Но, как бы Е.Ф. Гнесина не  защищала М.В.Юдину, по распоряжению Н.С.Хрущёва были уволены представители семьи Гнесиных, которые создавали это учебное заведение. Е.Ф. Гнесину оставили символически…, но она уже не могла больше защищать М.В.Юдину. Череда гонений ещё больше усилилась, формировалось мнение, что опальная пианистка была любимицей Сталина, у которого в день его смерти обнаружили в проигрывателе пластинку с тем самым 23  концертом В.А.Моцарта.
 Последние годы жизни, были особенно тяжёлыми. За ней наблюдают, концертов становилось всё меньше. После выступления в Хабаровске (1963 г.) в газете появляется сообщение за подписью 25 музыкантов, о том, что М.В.Юдина не признает творчество советских композиторов, после которого ей запрещено выступать. Она ведет нищенский образ жизни, много молится, ходит в храмы, общается с любимыми учениками…И после её смерти, из её маленькой квартирки выносят её любимый рояль, который был взят напрокат и  оплата за его эксплуатацию была просрочена.

 И сегодня, оглядываясь на весь жизненный путь великой пианистки, сумевшей пронести  сквозь все преграды наивысшие духовные ценности, становится очевидно: М.В.Юдина  могла стать только такой, какой её сформировал Серебряный век со всей его высокой духовной культурой,  в основе которого была наивысшая вера  в Бога, любовь к людям, преданность своему делу, всепобеждающая сила искусства, сила Духа, которым должен следовать человек, живущий на Земле.    
Список литературы

1. Головков А. Непреклонная. Страсти по Марии Юдиной / опубликовано в журнале "Аккорд", 2014 г. proza.ru›2015/10/21/1965
2. Дроздова М. А. Мария Юдина: Религиозная судьба. – М. : Изд-во Московской Патриархии Русской Православной Церкви, 2016. –С.21, – 272 c.

3. Ленин В.И. Письмо А.М. Горькому / Впервые напечатано 2 марта. 1924 г. в газете «Правда» №  51.  http://libelli.ru/works/48-1.htm 

4. Любимая пианистка Сталина с Евангелием в руках. Памяти Марии Юдиной. Служение./ Правмир : https://www.pravmir.ru/lyubimaya-pianistka-stalina-s-evangeliem-v-rukah-pamyati-marii-yudinoj
5. Федосеева С. Л. Художественные принципы М. В. Юдиной. / Статья из журнала "Искусство, наука, практика" / № 2(6) 2014. 
https://notkinastya.ru/fedoseeva-s-l-hudozhestvennye-printsipy-m-v-yudinoj/

6. Флоренский П. Столп и утверждение Истины: Опыт православной теодицеи в двенадцати письмах свящ. Павла Флоренского. М.: Путь,1914. -814 с.

7. Флоренский П. А. Детям моим. Воспоминания прошлых дней. Генеалогические исследования. Из соловецких писем. Завещание. -М.: Московский рабочий, 1992. -176 с.
Сайт: «Азбука веры» https://azbyka.ru/otechnik/Pavel_Florenskij/detjam-moim-vospominanija-proshlyh-let/ 
8. Юдина М.В. Лучи Божественной Любви : Лит. наследие / Мария Юдина. – М. ; СПб. : Унив. кн., 1999. – 815 с.
9. Юдина М. В. В искусстве радостно быть вместе. Переписка, 1959–1961 гг. / [вступ. ст., сост., подгот. текста, примеч., прил., указ. А. М. Кузнецов]. М. : РОССПЭН, 2009. 814 с.
10. Искусство серебряного века. Мария Вениаминовна Юдина./часть вторая. https://vk.com/club74807131

11. 9 лет Патриарха Тихона при Советской власти // Читайте на Правмире: , /"Правмир" 9 окт, 2013.   
https://www.pravmir.ru/9-let-patriarxa-tixona-pri-sovetskoj-vlasti/
12. Нейгауз Генрих мл. Мария Юдина 
https://www.mgarsky-monastery.org/author/genrih-neygauz-ml

� В последствие Невельский кружок, который периодически распадался, постепенно перерос в «круг М.М.Бахтина», перекочевал в Витебск (1920-1923), а затем и в Ленинград (1924-1928).


� Распубликован в № 15 "Газеты Временного Рабочего и Крестьянского Правительства" от 5 февраля (28 января) 1918 г. СУ РСФСР, 1918, М 18, ст.269 � HYPERLINK "https://constitution.garant.ru/history/act1600-1918/5325/" ��https://constitution.garant.ru/history/act1600-1918/5325/� 





